问题,也有作用。孔子在这一卦的《象传》就说"君子以作事谋始",做一件事,要在开始的时候计划,即使"小有言",也不要紧。开始解决一些小问题,后面就不会有大问题。老子也说"治之于未乱,为之于未有",在还没有乱的时候去治理,也就是说这一爻还没有到乱,只是"小有言",稍有点批评的声音、不同的看法,在这个时候你要抓住机会,去反省和改善,最终还是吉的。



九二。不克讼,归而逋,其邑人三百户,无眚。

第二爻 "不克讼", "克"就是胜。诉讼不能胜利, 不能把握, 怎么办呢? "归而逋", "逋"就是避开, 即离开诉讼, 不要再打官司了。知道官司不会赢, "其邑人三百户", 回去后跟同村的三百户人和谐相处, 不要去争斗。从象上说, 上卦的三根阳爻, 就是三百户。"无眚", "眚"大概只有《易经》用到, 是生于眼睛的病, 不是青光眼等眼病, 而是指你的看法的病。也就是说, 你戴着有色眼镜, 内在有偏见、邪念。这个字是《易经》专用字, 在佛教里就是执着, 不要有内在的偏见和执着。这是九二。初爻讲"惕中", 这个中就是九二, 因为它是内卦之中。



六三。食旧德, 贞, 厉, 终吉。或从王事, 无成。

六三多半是不好的,况且还在坎卦的上面,危险之上。"食旧德","食"是保养,保养你的"旧德"。"旧"是固有,"旧德"是固有的道德。这个固有道德是所谓的忠、孝、仁、义、信

吗?不是。现在我用转化的方法来阐述,这是前人所没有的。旧 是指前面的,在一个卦里,上面的是新,是未来的,下面的是旧 的,是已经过的,这是《易经》的惯例。这里的"旧",我认为 就是指九二,指要培养九二的诚德。"贞",是诚,"贞厉",把握 诚德于危险, 最终还是吉的。为什么吉? 因为六三和上九阴阳相 和,自然吉。"或从王事","或"字常常出现在第三爻和第四爻, 因为是讲转变的,有点儿疑虑是否能转得出去。"或从王事",从 事于君主交给你的事情。"无成",是指没有成就。传统的解释说 到这一爻,都说没有成就。但是我后来仔细一想,前面一爻是旧 德,有诚,还是吉,为什么到这里就没有成就了,是不是有些矛 盾呢?只判断说没有成就是不够的,这也许是我受到道家和禅宗 的影响,我觉得"无成"应该是不要想着成就,即从事君主交给 你的任务不要想一定要有成就。"无成"也是一种功夫,功夫是 关于如何去做。如何去做才是更重要的,而不是去下判断。《易经》 不是用来给我们下判断的,为什么不要求成?这里面有深刻的意 思。我在坤卦一章提到过《庄子・人间世》中关于公子高的故事, 有一天君主给他一个政令, 他就很焦虑, 晚上只能拼命喝冰水降 压。如果任务不成功, 君主会处罚; 如果成功了, 这个焦虑也损 伤了身体。无论成与不成,接了君主的任务,就有痛苦烦恼。于 是他就去问孔子。孔子对公子高说,你要实实在在地去面对这个 任务,不要想速成,也不要想有成就,一旦想有成就,就会在君 主面前有太多溢美之词,添枝加叶,偏离正题。也就是说,求成, 就生得失之心,做事情就会不公正,就会想方设法讨好君主。所 以,要关注事情本身,要"无成",不要想有成就。从这个故事,

我们可以看出这一爻上"无成"的另一层新意了。



九四。不克讼,复即命,渝,安贞,吉。

九四"不克讼",和第二爻一样,没有胜算,怎么办? "复即命",回到自己,"即"就是顺,顺从天命。有时候打官司,要把结果交给天命,顺天命而行。生死由命,富贵在天。"渝"是返回来,不要去争,返回自己。"安贞",把握九四之诚,就吉。因为九四和初六这一对是相应的,所以是吉。



九五。讼,元吉。

"九五"是主爻,对于诉讼来说,是指法官,一般来讲是指君主。"元"是开始时的想法,没有掺杂后天的想法。在心理学上,我说元是动机,即要有客观的观念。法官如果秉持着诚,有客观的判断,就吉;否则就不好了。



上九。或锡之鞶带,终朝三褫之。

"或锡之鞶带","或",也许的意思,也许你打官司打胜了; "锡之鞶带","鞶带"是指君王的赏赐,这里是诉讼得到利益。 但是"终朝三褫之",这种由诉讼得到的利益,终要在一天之内 就会被拿掉,不能够把握。也就是说,靠诉讼得的钱财和荣誉会 得之而失。诉讼不是好东西。这是古代人对诉讼的看法,就整个 诉讼看法来讲,在诉讼当中你要反省,要了解自己,要顺应天命来走。即使有所得,也不要得意忘形,不要想下次还要靠诉讼来谋取利益。这是整个诉讼给我们的教训。诉讼是不得已的,为了争取自己的利益,但是能免则免,不要信赖它、依靠它。诉讼在不得已的时候,要借法律来保护弱者,在当今社会,诉讼是免不了的,但仍然可以避、尽量免。孔子说"必也,使无讼乎",不是要大家不去诉讼,而是用德来解决诉讼的问题,让大家可以不用去诉讼,诉讼越少越好。

最后我们总结一下这六爻所谈的问题,占到这一卦,也许你不一定是要打官司,而是问某一问题。我们的总结是泛论。

第一爻,不必对小事情太执着,要借此多反省。

第二爻, 要知道返回内心去求和谐。

第三爻,以德为原则。

第四爻,安于天命。

第五爻, 把握中正, 处事客观。

第六爻,不要以利益为主,不要只想着利,去争短暂之利。

这里我依旧要讲讲转化。一般我们说转化、应变多半是在第三爻、第四爻、第六爻。第三爻多半是不好的,讼卦第三爻是阴爻,当然不好,第三爻上面的三根阳爻很强,它如何对付上面的三个阳爻?"食旧德",要吸收下面的九二的阳,柔中有刚,然后再往上走。这就是转化。我的转化多半是指第三爻可以转化下面两爻的力量,变成自己的力量,然后向上走。对第四爻来说,

则是转化下面三个爻的力量,向上帮助君主。第六爻就要懂得物极必反,顺从天命。总之,我讲转化就是要大家不被凶、咎、悔、吝给吓到,不要被它们给判死了,碰到这些字眼,要懂得如何去转化它们,化凶为吉,化咎为无咎,化悔为无悔。所以,懂得转化,对每根爻都可以加以利用,这样就可以用《易经》,而不是被《易经》所判。

## 师卦(壨)第七



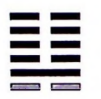
扫一扫, 进入课程

师卦,是讲军事的。"师"字,本代表人群聚集,在军事上,就是军队。为什么这个卦从象上会变成师呢?上面是坤,地;下面是坎,是水。水是险,地是顺,危险渗透出来了,上面没有阳刚阻拦,所以凶险之事就发展出来了。同时,这个卦里,只有九二是阳爻,其他是五个阴爻,可以这样说,九二是将军、总司令,只有这个是主爻。

## 

卦辞没有"元亨利",但是有贞,贞是把握正道。说明讲军事要把握正道。"丈人"是指大人、将军,经验丰富的老人。这是三年前我的解释。后来我意识到,对文王来说,"丈人"指的是姜太公,姜太公七十遇文王。那时姜太公在河边钓鱼,遇到文王,文王发现他深通谋略,拜他为太师,成为当时的周国军事统帅。他是一个老人,又不是行伍出身,也不是写了很多兵法著作的人,让他做统帅,军队里年轻的将军们会不服,所以文王特别写了这个卦。这个卦并不是讲兵法的,整个卦都在强调老人可以做总司令,年轻人不要抢功,这不就是在为姜太公做背书吗?"丈

人吉,无咎",前文都吉了,为什么还要说无咎,多此一举?无咎就是没有麻烦。因为军队本来是有咎的,战争不是好事,但是用一个丈人来做统帅,就无咎了。"吉,无咎"这三个字,又重复出现在九二上,卦辞和爻辞相同。卦辞是卦的总纲,主爻也是卦的总纲。九二就是师卦的总纲,所以"吉,无咎"也出现了。



初六。师出以律,否臧,凶。

初六位不当,也不能相应,不好。"师"指军队,老子说得很清楚:"兵者,不祥之器也。"所以爻辞最后有个"凶"字。用兵要有纪律,"师出以律",要用纪律来限制它,因为"师"如猛虎野兽,所以要以律来限制它。"否臧,凶","否"是不,"臧"是好,纪律不好,就限制不了野兽,当然凶。

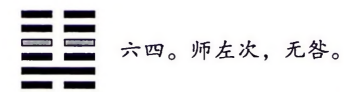


九二。在师中,吉,无咎,王三锡命。

九二"在师中",说明只有这一爻是阳爻,所以是统帅。"丈人",这个老者在军队中,是"吉,无咎"。"王三锡命",君王三次给他金牌,这是文王告诉其他将领,我一再给他金牌,给他命令,让他来带队。所谓"将在外,军令有所不受",我完全信任他,把军队交付给这位老军师。这里没有讲战略,只说君王相信他。

## 二二 六三。师或舆尸,凶。

六三为下卦坎的最上一爻,危险——第三爻都不好。师,就是师卦。"师或舆尸",舆是轿子,轿子抬了尸体。当然,军队里没有轿子,只有兵车。如果是普通士兵死了,当时就埋了。古代打仗,一死就是几万人,一般就地掩埋。只有将军阵亡,才可能用车子拉回去。这是预示战败,马革聚尸而回。还有一种意思,古代祭祀的时候,尤其是祭祀祖宗的时候,将小孩子安坐神台上,代表祖宗来受祭。这个小孩子不是祖宗,但是在祭祀过程中把他当作祖宗,也就是我们常说的"尸位"。成语"尸位素餐",就是空占着职位而不做事,白吃饭。从这个角度来说的话,原本不是这个小孩的位置,但把他摆在这里,象征祖宗,来拜他;六三说的就是年轻的将军不该统帅,统帅应该是九二,如姜太公,你要抢那个位置,就凶。一个军队里不该有两个统帅,这就是文王告诉这些年轻军官,我现在任命姜子牙做统帅,你们这些年轻人要服从他,不要抢功,否则凶。六三,位不正,和上六又不相应,所以凶。



前面三爻内部安定了,有纪律,有好的统帅,年轻人老老实实不抢功,六四则"师左次,无咎"。六四和初六不相应,位虽然对,但不相应,故六四陷入阴当中,下面有一个阴,上面有两

个阴,被包围在阴当中,前途不看好,没有光明。"左次",在古代,一般来说左边比较高贵,但是在军队里相反,因为战争不是什么好事情,左边反而低,右边反而高,故"左次"的"左"是低,"次"是次要,合在一起就是说,停留在那里不要发动。这一爻说的就是不要一味地进攻,要有守。懂得守,懂得"左次",才能进攻,这样才无咎。《易经》讲退不是说从四爻退到三爻,没有这样的退,退是指停留,要懂得留守,才会无咎。

六五。田有禽,利执言,无咎。长子帅师, 弟子與尸,贞凶。

讲第五爻和第六爻之前,我先谈一下我最近一些新的想法。《易经》是一本奇怪的书,每每重读它,就会有新的感应。你对它的每一爻,现在的看法和过几天的感应会不同。这种感应,不是灵感,灵感是突然而发,有很多创造性,《易经》的感应,除了《易经》这本书,还跟自己的经验、知识、智慧的不同,而产生感应。这个感应来自心,我将心分为四个层次:一个是肉体的心,一个是意识的心,一个是知识、心智、智慧的心,一个是精神的心。这四个心是一个综合体,这种感应可以触发你这四个心里的某一个感觉,比如你过去读的哲学,是心智,也可以说心神的感应。所以说对,《易经》的感应,来自这四个心。

为什么我突然对这两爻有新的感应? 我讲一件事,美国很多学生写论文的时候,我都告诉他们,结论很重要。可能他们把精力都放在前面,结论很草率,两三页就写完,最多就是把前面的内容简单重述一下。这种结论很弱。我这次的感应,有两个结论,

一个是小结论,一个是大结论。就《易经》来讲,小结论,比如 师卦,从第一爻开始到第六爻,第六爻是一个小结论,即每个卦 从第一爻到第六爻,是一个终结。第六爻这个小结论,为什么大 家都说多半不好? 因为一条路走到最后就是物极必反。乾卦"亢 龙有悔", 坤卦"龙战于野", 阳太盛或阴太盛, 都会物极必反。 但是,很多人忽略了《易经》的第六爻也有正面的意义,因为第 六爻在天位,代表天道、天命。从第一爻发展到第六爻,可能有 两个结论: 一个是负面的物极必反: 一个是正面的顺从天命。就 师卦来讲,第六爻"大君有命","命"是天命,"开国承家",用 兵之后成功,安定下来,要整顿国家了。这是个小结论。为什么 我要说大结论呢?我说的大结论是一谈师卦,就把目标、最后的 结论放进去了,最后的结论就影响六根爻的发展,也就是说,最 后一爻提出了目标,提出了这个卦最重要的精神。比如蒙卦最后 一爻告诉我们,知识、教育,是"不利为寇,利御寇",这是蒙 卦总的精神。需卦最后一爻告诉我们,达到个人的需要还不够, 还要将个人需求的满足与他人分享, 这是一个大目标。师卦的大 目标,到最后一爻的时候,我突然和《大学》的修身、齐家、治 国、平天下联系起来了。你看,有天命,奉天命而行,然后"开 国"就是治国、"承家"就是齐家、这是师卦用兵之后得到的结论。 很多人看到师卦就想到, 文王是在讲兵法, 像《孙子兵法》也 好,《吴起兵法》也好,但诸位看看,师卦六爻前面的四爻,第 一爻讲法律,没有讲兵法。第二爻讲将军要有经验,得到皇上的 欣赏,这不是兵法。第三爻,年轻的将领好战,不要用他们做领 导,这不是兵法。只有第四爻可以勉强用在兵法上。第三爻到第